
 1 

Fuente: J. Mark Beach, “Francis Turretino’s Institutes of Elenctic 
Theology”, en The Oxford Handbook of Reformed Theology, editado por Michael 
Allen & Scott R. Swain (Oxford, UK; Oxford University Press, 2020), 
280-294. 
 
Francisco Turretino: Institutos de Teología Elénctica, por 
J. Mark Beach 
 
Como una de las obras más destacadas en la historia de la teología 
reformada, los Institutos de Teología Elénctica de Francisco Turretino 
merecen atención y reconocimiento como representantes de la ortodoxia 
reformada y del método escolástico que defendió esa ortodoxia. Esto es lo 
que buscamos hacer. Primero, exploraremos (brevemente) el contexto 
teológico de la teología escolástica de Turretino; segundo, el origen y la 
ocasión de esta obra; y tercero, el género o tipo de escritura teológica que 
mejor describe sus Institutos. Seguiremos con un análisis del método 
teológico de Turretino y una sencilla ilustración del mismo. Luego, 
ofreceremos un análisis de algunos rasgos destacados de la teología 
elénctica de Turretino; y concluiremos con un breve relato de la historia 
de la publicación en inglés de esta obra. 
 
1. Introducción 
 
FRANCISCO TURRETINO (François o Francesco Turrettini o 
Franciscus Turrettinus) fue uno de los teólogos reformados más eminentes 
del siglo XVII y un notable representante de la teología escolástica que 
dominaba la escena teológica de esa época. Nació el 17 de octubre de 
1623 en Ginebra, Suiza, y falleció allí el 28 de septiembre de 1687. 
Completó sus estudios en la Academia de Ginebra en 1644, y luego 
continuó estudiando teología en Leiden, Utrecht, París, Saumur, 



 2 

Montauban y Nîmes (1644–1648). También estudió filosofía con el 
católico romano Pierre Gassendi en París, entre 1645 y 1646. A partir de 
1648, sirvió como ministro de la congregación italiana en Ginebra. Desde 
1653 hasta su muerte, trabajó como pastor de la congregación francesa en 
Ginebra y como profesor de teología en la Academia de Ginebra. En 1650 
también sirvió durante un año como pastor interino en Lyon (ver Pictet 
1997: 659–676; de Bude 1871; Keizer 1900; y Dennison 1997b: 639–658). 
 Durante su vida, Turretino produjo varias disputas teológicas 
significativas, pero su obra más importante y reconocida—de hecho, su 
principal contribución teológica—fue su Institutio theologiæ elencticæ, en 
tres volúmenes, publicada en 1679, 1682 y 1685 (ver Dennison 1992: 
xxvii–xxix y lista de referencias). Esta obra, que defendía la ortodoxia 
reformada contra todas las teologías rivales, sirvió como libro de texto en 
teología durante esa época y ha continuado recibiendo apoyo en diversos 
grados, especialmente desde la publicación de su traducción al inglés. Esto 
no quiere decir que Turretino fuera autor de un solo libro; de hecho, 
publicó numerosas disputas teológicas durante su vida (ver por ejemplo las 
disputas misceláneas de Turretino en 1696, vol. iv; y en 1847–1848a, vol. 
iv). 
 Entre las obras más destacadas en la historia de la teología 
reformada, sus Institutos merecen atención y reconocimiento como 
representantes de la ortodoxia reformada y del método escolástico que 
defendió esa ortodoxia. Esto es lo que buscamos hacer: primero, 
explorando brevemente el contexto teológico de la teología escolástica de 
Turretino; segundo, el origen y la ocasión de esta obra; y luego, tratando 
el género o tipo de escritura teológica que mejor describe sus Institutos. 
Presentamos un análisis del método teológico de Turretino y una sencilla 
ilustración del mismo. Continuamos ofreciendo un análisis de algunos 
rasgos destacados de la teología elénctica de Turretino; y concluimos con 
un breve relato de la historia de la publicación en inglés de esta obra. 
 



 3 

2. Contexto de la Teología Escolástica de Turretino 
 
La teología de Turretino sigue el camino bien recorrido de la teología 
escolástica reformada, construyendo sobre la base establecida por 
escritores escolásticos anteriores (sobre la ortodoxia reformada y el 
escolasticismo, ver van Asselt et al. 2011; Muller 2003a: 3–102; 2003b: 
i.27–84; van Asselt y Dekker 2001; Trueman y Clark 1999). Esta teología, 
en la forma de los Institutos Eléncticos de Turretino, exhibe un conjunto 
distintivo de rasgos y ofrece una visión del mundo de la teología del siglo 
XVII. 
 El trabajo teológico de Turretino se desarrolló en el contexto de la 
agitación teológica continua creada por la Reforma Protestante, con 
partidos en pugna que buscaban salvaguardar y extender su campo de 
influencia. Al trabajar para consolidar los logros doctrinales de la 
Reforma, los teólogos reformados, a menudo en academias o 
universidades apoyadas por iglesias nacionales o el estado, emplearon la 
metodología de la teología medieval tardía, adaptándola a sus necesidades 
y preocupaciones teológicas específicas. Ejemplos tempranos incluyen las 
obras de Bartholmeus Keckerman (1571–1609); Johann Henrich Alsted 
(1588–1638); Franciscus Junius (1545–1602) y Johannes Maccovius 
(1588–1644). 
 Esta “teología escolar”, es decir, el escolasticismo, era 
deliberadamente académica en carácter. A nivel formal, se entiende mejor 
como un método y enfoque hacia los temas teológicos, utilizando 
quæstiones para formar tesis o proposiciones que defiendan una posición 
respecto a esos temas. Destacable era el impulso polémico de este método, 
que elucidaba y refutaba puntos de vista opuestos para resolver la cuestión 
en disputa o que necesitaba explicación. Dado que muchos de los 
oponentes del consenso confesional reformado—los más formidables 
siendo los antagonistas católicos romanos—atacaban ese consenso usando 
el método escolástico, este desafío se enfrentaba mejor usando la misma 



 4 

arma teológica, es decir, el método de la “teología escolar” o 
escolasticismo. Muller señala que el escolasticismo puede definirse de 
manera “laxa” o “estricta”, y el papel y las limitaciones de la razón como 
parte de la tarea teológica también requieren una definición cuidadosa 
(Muller 2003b: i.197f.). Ejemplos tempranos del método escolástico entre 
los reformados incluyen las obras de Francis Junius y Johannes Maccovius 
(ver Junius 2014; Maccovius 2009). 
 Cabe señalar también que la teología escolástica reformada se llama 
también ortodoxia reformada, en la medida en que su objetivo era 
adherirse al consenso confesional elaborado en los siglos XVI y XVII. La 
ortodoxia describe su contenido mientras que el escolasticismo describe su 
método. Como teólogo escolástico reformado, Turretino llevó a cabo su 
trabajo, como se mencionó anteriormente, en el apogeo del escolasticismo 
reformado, católico romano, luterano y arminiano. Dada esta situación, 
los Institutos de Turretino son deliberadamente eléncticos en naturaleza, 
buscando protegerse de los muchos enemigos del movimiento reformado 
y presentar esta fe con vigor intelectual y fundamento bíblico. Su 
preocupación era defender la verdad evangélica de los errores en varias 
formas. Los tres volúmenes de sus Institutos, por lo tanto, se centran en la 
controversia eclesiástica con el celo de salvaguardar la ortodoxia 
confesional, específicamente la ortodoxia de Dort—es decir, los puntos de 
doctrina establecidos en el Sínodo Nacional de Dordrecht en 1618-19. El 
campo de preocupación más inmediato de Turretino eran las iglesias 
reformadas suizas y francesas, extendiéndose desde allí a las iglesias 
reformadas en toda Europa. 
 Aunque Turretino trabajó durante un período de alta ortodoxia, el 
clima de cambio ya estaba en el aire, y su obra, basada en la metodología 
escolástica, no pudo finalmente evitar la gradual desaparición de la 
ortodoxia en Ginebra o en toda Europa. Esta devaluación se preveía más 
inmediatamente en la medida en que algunos de sus colegas teológicos en 
la Academia, como Louis Tronchin (1629–1705) y Philippe Mestrezat 



 5 

(1618–1690), eran simpatizantes de las opiniones amiraldianas, que se 
oponían a ciertas declaraciones del Sínodo Nacional de Dordrecht (1618–
19), específicamente en relación con la doctrina de la expiación limitada. 
Turretino se vio obligado a abordar debates internos dentro de las iglesias 
reformadas suizas y francesas. Al hacerlo, se posicionó como un firme 
opositor de las enseñanzas amiraldianas (Klauber 1994). 
 El trabajo de Turretino surgió en parte del particular entorno 
eclesiástico y académico de la iglesia reformada en Ginebra, y los asuntos 
de Ginebra no estaban desvinculados de las cuestiones y disputas que 
enfrentaban las iglesias reformadas en Francia en su conjunto. No solo las 
iglesias reformadas en toda Europa enfrentaban varios opositores a la 
causa reformada, sino que las iglesias reformadas francesas y suizas se 
encontraban bajo una creciente amenaza católica romana, incluyendo la 
amenaza de un ataque armado. Ya en 1661, los funcionarios ginebrinos 
habían enviado a Turretino a los Países Bajos para asegurar fondos para 
la reconstrucción de las murallas de Ginebra. La creciente hostilidad hacia 
la causa reformada en Francia se manifestó cuando las autoridades 
francesas cerraron la Academia Francesa en Sedan en 1681. Finalmente, 
en 1685, con la revocación del Edicto de Nantes, se prohibieron las iglesias 
reformadas en Francia. Esta crisis ocurrió aproximadamente dos años 
antes de la muerte de Turretino y el mismo año en que apareció el último 
volumen de sus Institutos. Así, a medida que crecía la amenaza del 
catolicismo romano, no es sorprendente encontrar la Epistola dedicatoria 
en el volumen 2 de sus Institutos (1682) dirigida a los magistrados de 
Ginebra y Zúrich (1847–8c: ii.xiii–xx). Asimismo, en los volúmenes 2 y 3, 
las Præfatio ad lectorem de Turretino son potentemente anti-Roma y 
bastante denunciatorias del pontífice romano (1847–8d: ii.xxi–iv; 1847–
8e: Pio et Benevolo Lectori, iii.v–xv). 
 
 
 



 6 

3. La Ocasión y Origen de los Institutio de Turretino 
 
La decisión de Turretino de publicar sus Institutos se debió a presiones 
externas. Él informa a los lectores que consintió en poner sus conferencias 
teológicas en forma publicada después de mucho insistir por parte de 
interesados y al escuchar rumores de que otros intentaban publicar su 
trabajo sin su conocimiento. Su reticencia a publicar esta obra no es un 
caso de falsa modestia, especialmente si se recuerda la relativa abundancia 
de obras similares disponibles en ese momento. Incluso una mirada 
superficial a la bibliografía de Heinrich Heppe en su Dogmática Reformada 
revela que ya había un gran número de escritos dogmáticos reformados 
en imprenta, exponiendo y defendiendo hábilmente la causa reformada 
contra varios oponentes—quizás el más importante siendo el Syntagma 
Theologiæ Christianæ (1624) de Amandus Polanus, el Synopis purioris theologiæ 
(6ª ed., 1652) de la Facultad de Leiden, el Collegium theologicum sive Systema 
breve universæ Theologicæ comprehensum octodecim disputationibus (1662) de 
Samuel Maresius, y el Selectarum Disputationum theologicarum (5 vols., 1648–
69) de Gisbertus Voetius (Heppe 1950). Así, los Institutio de Turretino 
entraron en un campo bien poblado de discusión dogmática. Finalmente 
publicó esta obra porque creía que podría servir para defender la verdad 
del Evangelio en una época de mucha oposición erudita y, a veces, división 
innecesaria (Turretino 1992: “Prefacio al Lector”, xxxix–xl). 
 Si lo anterior aclara qué motivó a Turretino a publicar sus Institutos 
eléncticos, él explica que el “diseño en la publicación de esta obra” lleva las 
marcas de su formación gradual e inicial en el proceso de instrucción en 
el aula. Turretino afirma que buscaba enseñar enfocándose en 
controversias o puntos disputados. Haciendo uso de las “décadas” en el 
Collegium theologicum de Maresius (1662: 470–487), Turretino ofreció 
materiales complementarios en forma escrita, que explicaban el “estado y 
fundamento de las controversias” bajo consideración, y que presentaban 
importantes “distinciones y observaciones” en el camino. El enfoque 



 7 

estaba en las “falsedades capitales” (πρῶτονψεῦδος, prōton pseudos) de los 
oponentes y sus “principales objeciones” (præcipuæ objectiones) a las 
opiniones ortodoxas reformadas. Turretino optó por poner estos 
materiales en forma escrita—en lugar de meras conferencias—para 
promover el aprendizaje y una buena pedagogía (Turretino 1847–8b: 
Præfatio ad Lectorem, i.xxiii–xxiv; 1992: xxxix). 
 Turretino también explica que sus Institutos, por lo tanto, no son en 
sí mismos “un sistema de teología completo y preciso”, pero dado su 
objetivo específico, trata “controversias principales” para ayudar a los 
estudiantes a encontrar su camino a través del laberinto de disputas en 
“esta época amante de las discusiones”. Espera equipar a sus lectores con 
una “armadura de justicia” y “el escudo de la fe” (Turretino 1847–8b: 
Præfatio ad Lectorem, i.xxiv; 1992: xl). 
 Al igual que Juan Calvino, su predecesor más renombrado en 
Ginebra, Turretino llamó a su obra una Institutio. El término se refiere a 
la instrucción fundamental o básica. Al agregar la frase theologia 
elenctica, Turretino revela su intención de seguir la instrucción de la 
teología de manera elénctica—pues el término “elénctica” se deriva de la 
palabra griega ἒλεγξοϛ (élenxos), “exponer el error”. Una teología 
elénctica, entonces, busca enseñar la verdad mediante el contraste y la 
refutación del error. Para Turretino, y para sus compañeros ortodoxos 
reformados, la teología tiene la tarea de oponerse a visiones heréticas u 
opiniones teológicas perjudiciales en la defensa de la fe católica recibida 
de la iglesia, y específicamente de la comprensión reformada distintiva de 
esa fe. En la labor de la educación teológica en Ginebra, Turretino buscó 
exponer la doctrina cristiana utilizando el error y la herejía como 
contraposición para explicar y defender lo que él juzgaba como verdad 
bíblica. Específicamente, Turretino argumenta que “la teología de la 
revelación”—al estar fundamentada en la revelación divina de tipo 
sobrenatural—es teología que trasciende la razón humana y depende de 
la gracia de Dios tal como se revela en su Palabra (I.Q2.7). “Una 



 8 

combinación de teología doctrinal y polémica se llamaba 'teología 
elénctica' (theologia elenctica)” (van Asselt et al. 2010: 171). 
 No obstante, el trabajo de Turretino es más que una pieza sostenida 
de polémica, y es fácil encontrar grandes porciones de su obra que son 
positivas y específicamente didácticas en su orientación; sin embargo, sería 
un error subestimar la dimensión refutativa de su obra. De hecho, muchas 
de las secciones polémicas más extensas de los Institutos defienden 
principios protestantes distintivos, como la autoridad de las escrituras, o 
cánones específicos de Dort y las difíciles cuestiones que se relacionan con 
ellos. 
 
4. El Género de los Institutos de Turretino 
 
Los Institutos de Turretino representan un método y tipo específico de 
escritura teológica del período moderno temprano. De hecho, varios 
géneros de escritura son evidentes en el escolasticismo de esta época, entre 
ellos la disputatio. La disputa (o ‘discusión en forma de debate o 
argumento’) tiene sus orígenes en las escuelas medievales; fue re-aplicada 
y reorientada en las nuevas academias protestantes establecidas en los 
siglos XVI y XVII. Este modelo de escritura funcionaba como un formato 
de educación teológica y está bien ilustrado en el Synopsis de Leiden y las 
Selectorum de Voetius, sin mencionar las propias Disputationes publicadas de 
Turretino. Este modelo medieval fue adoptado conscientemente por los 
escritores escolásticos reformados, pero también sometido a crítica y 
modificación (Muller 2003b: i.196). 
 Los Institutos de Turretino no están en forma de disputationes, ni 
califican como un Compendio o Medulla de doctrina. Más bien, su obra 
sigue más el modelo de las grandes Sumas medievales, empleando 
preguntas como el formato principal para abordar temas y subtemas 
teológicos, como la Summa Theologica de Tomás de Aquino (d. 1274) y la 



 9 

Summa quæstionum ordinariarum de Enrique de Gante (d. 1293) (Aquinas 
1947–8; Henry of Gent 2005). 
 Además, la teología de Turretino se caracteriza propiamente como 
polémica y escolástica en lugar de didáctica y positiva; estos últimos rasgos 
describen mejor el trabajo de Benedict Pictet, sobrino de Turretino, en su 
Theologiæ christiana (1696). No obstante, los Institutos de Turretino resultan 
ser un sistema de teología más amplio que el presentado en obras 
doctrinales más cortas, como los compendios y medullæ—”sistema” 
entendido aquí como el cuerpo completo de doctrinas o enseñanzas 
extraídas de las escrituras y expuestas en relación entre sí, no como un 
todo monista que pueda deducirse de uno o más principia o reducirse a 
dichos principia. Sin embargo, la obra de Turretino comparte con estos 
escritos más breves el objetivo de tratar y exponer los “lugares comunes” 
(loci communes) de la teología tal como se extraen de las escrituras. Entre 
los compendios importantes dignos de mención están, por ejemplo, el 
Christianæ theologiæ compendium de Johannes Wollebius (1626), la Medulla 
theologica de William Ames (1623) y la obra posterior de Johannes 
Marckius, Christianæ theologiæ medulla, didactio-elenctica (1690) (ver bibliografía 
en Heppe 1950). 
 Para Turretino, las Escrituras son el principium de la teología. Sus 
Institutos, por lo tanto, se construyen deliberadamente sobre este tipo de 
obras de “lugares comunes”, pero añaden definiciones, divisiones y 
distinciones más completas y rigurosas, junto con argumentos y 
refutaciones de puntos de vista opuestos (cf. Muller 2003b: i.203). Muller 
observa, “Otros géneros de escritura escolástica son los Loci communes, 
digresiones doctrinales que surgieron de comentarios exegéticos y que 
luego se compilaron en un orden más o menos coherente.” Además de 
estos tipos de obras, “también había manuales basados en la instrucción 
catequética o de pregrado; estos se llamaban Compendia, Medullæ o 
Systemata; y tratados modelados según los grandes ejemplos medievales 
del método de la 'cuestión' escolástica (quæstio)” (Muller 2003b: 202–3; 



 10 

véase también la discusión de los editores sobre géneros de escritura 
escolástica en la “Introducción” al Synopsis Purioris Theologiæ 2015: 3–5). El 
género de escritura que define los Institutos de Turretino es, por lo tanto, 
tanto comprensivo como polémico. Aunque sus tres volúmenes no están 
escritos como disputationes, la obra de Turretino utiliza la estructura de 
preguntas, modelada según la herramienta elemental de la investigación 
escolástica medieval, y discernible en su aplicación a varios géneros de 
textos escolásticos, funcionando como un libro de texto en teología para 
el beneficio de jóvenes estudiantes de teología (Turretino 1992: “Prefacio 
al Lector”, i.xl–xli). Incluso cuando la estructura de “preguntas” no se 
sigue explícitamente, las técnicas de definición, distinción, razonamiento 
lógico y refutación de objeciones son típicas del discurso escolástico de 
Turretino. 
 
5. Método de Turretino Analizado e Ilustrado 
 
Como se ha mencionado, los Institutos de Turretino siguen claramente el 
modelo de las quæstiones escolásticas medievales. Aunque no todos los 
subtemas o puntos específicos en disputa se abordan mediante preguntas, 
el contenido de dichas secciones aún presupone la estructura de 
“pregunta” y generalmente se desarrolla con las típicas secciones de 
Turretino sobre “prueba” y “respuesta a objeciones”. Así, en su alineación 
de loci, los temas específicos se discuten con un diseño definido, de modo 
que la expresión cuidadosa de la pregunta o preguntas en disputa puede 
explorar adecuadamente los rasgos específicos de un tema dado y se 
puedan alcanzar conclusiones exactas. Por lo tanto, en cada uno de los 
veinte loci, Turretino subdivide el tema específico en sus preguntas 
distintas necesarias. En forma de esquema, los temas se presentan 
(generalmente) de la siguiente manera: 

1. Turretino comienza, en la mayoría de los casos, nombrando a 
oponentes específicos—quiénes son y qué creen específicamente. 



 11 

Por ejemplo: “Este es el dogma de nuestros adversarios...” “Los 
romanistas enseñan...” “Los remonstrantes también intentan...” 
“Los socinianos llegan al colmo de la audacia al rechazar...”. Si 
los oponentes no se mencionan directamente, Turretino suele 
definir sucintamente la doctrina en disputa y señalar dónde hay 
desacuerdo. No es inusual que, al presentar la posición de uno o 
más oponentes, Turretino se embarque en un análisis extenso de 
sus puntos de vista y luego pase a circunscribir la cuestión en 
disputa. 

2. Habiendo logrado lo anterior, Turretino procede a delinear la 
cuestión o cuestiones en disputa—esto sigue el status quæstionis, 
donde Turretino busca articular el punto exacto que necesita 
exposición o que está en contienda. El análisis de la cuestión 
exacta en cuestión revela tanto lo que la pregunta no es como lo 
que sí es. El “estado de la cuestión” resulta en una aclaración de 
dónde hay acuerdo (lo que no está en disputa) para llegar al 
meollo del desacuerdo—es decir, donde las partes se dividen en 
campos diversos. Turretino típicamente explica: “La pregunta no 
es...” “Más bien la pregunta es...”. Una observación adicional 
aquí es que no es raro que Turretino, bajo el “estado de la 
cuestión”, enuncie la posición ortodoxa diferenciando dos 
extremos: aquellos que yerran por exceso y aquellos que yerran 
por defecto. Un ejemplo de esta característica se expone bien en 
la doctrina de la eficacia de los sacramentos (Tema XIX.Q8). 

3. A partir de aquí, Turretino expone su propia posición declarada, 
presentando argumentos positivos en apoyo de su punto de vista, 
aunque esto a menudo se hace a la luz de la posición de un 
oponente: “Muchos argumentos prueban...”. Esta sección puede 
ser breve o bastante elaborada, dependiendo de la naturaleza del 
tema en discusión. La argumentación positiva de Turretino en 



 12 

este punto, entonces, puede ser tan corta como un párrafo o 
extenderse por muchas páginas. 

4. Por último, hay una consideración y refutación de los 
contraargumentos, llamados “fontes solutionum” (a menudo 
traducido como “fuentes de solución” o “fuentes de explicación”). 
Esta sección aborda principalmente los contraargumentos de los 
oponentes, pero puede incluir un resumen sucinto de las propias 
opiniones de Turretino; y puede servir como una “verificación útil 
para el lector para ver si se entiende la discusión” (van Asselt et al. 
2010: 172). A menudo, Turretino no expone tanto los 
contraargumentos explícitamente como responde a estas 
objeciones como suposiciones, que luego refuta. 

 
Una observación adicional sobre el método de Turretino es que siempre 
busca fundamentar su posición en las Escrituras y presentar argumentos 
bíblicos para su punto de vista. Sin embargo, además de reforzar su 
argumento con los materiales bíblicos relevantes, a veces busca apoyo en 
los padres de la iglesia y escritores escolásticos medievales (ver Meijering 
1991). Así, mientras primero extrae pruebas de las Escrituras, Turretino 
también apela, en diversos grados, a autores patrísticos, medievales y otros 
reformados, y a veces incluso a fuentes judías. Curiosamente, aunque 
Turretino menciona a escritores reformados por su nombre de vez en 
cuando, generalmente evita depender de ellos para fundamentar su caso. 
Además, evita polémicas acaloradas al tratar temas disputados, 
especialmente con otros autores reformados. Dada la naturaleza precaria 
de las iglesias reformadas en Francia, por ejemplo, difícilmente habría 
ayudado a la causa reformada prestar asistencia a los oponentes católicos 
romanos al involucrarse en polémicas denunciatorias contra los 
amiraldianos. 
 Es notable también que, al tratar con aquellos que se oponen a la 
posición reformada, Turretino no se inhibe en especificar sus nombres o 



 13 

sus escritos. Su método sin duda tiene ventajas y desventajas. Una ventaja 
clave de este método es que él consistentemente delimita y defiende la 
posición reformada, mientras expone y refuta las posiciones de los 
oponentes teológicos. Una desventaja clave es el riesgo de que el error cree 
la agenda de la teología en lugar de las Escrituras—o, en cualquier caso, 
podría parecer menos obvio que este género de teología se derive 
directamente de las Escrituras. Sin embargo, la obra de Turretino siempre 
buscó ser fiel a la enseñanza bíblica, incluso cuando su trabajo descansaba 
en una tradición exegética. 
 
6. Observaciones Selectas sobre los Institutos de 
Turretino 
 
Aunque aquí es imposible ofrecer un análisis exhaustivo de la obra en tres 
volúmenes de Turretino o incluso explorar la estructura arquitectónica de 
estos volúmenes, no es infructuoso presentar algunas observaciones 
selectas sobre los rasgos importantes y características destacadas de los 
Institutos de Turretino. 
 Primero, notamos que los oponentes de Turretino tienen un papel 
prominente en la forma y textura de esta obra. Estos oponentes, 
principalmente católicos romanos, socinianos, remonstrantes (o 
arminianos), junto con varios luteranos, anabaptistas y otros, 
representaban para Turretino los principales adversarios de la causa 
reformada. La teología escolástica de Turretino, por lo tanto, buscaba 
defender los logros arduamente conseguidos de la codificación anterior de 
la teología reformada alcanzada por Calvino y sus contemporáneos 
reformados, particularmente contra lo que se percibía como los ácidos 
“pelagianos” que disolvían la primacía de la gracia divina y transgredían 
la correcta enseñanza del “catolicismo” agustiniano (ver, por ejemplo, 
IV.Q10.1; X.Q1.1; XV.Q51). Como tal, Turretino no está interesado en 



 14 

contender con puntos marginales de doctrina. Su misión es defender 
robustamente la confesión reformada de la gracia divina (sola gratia). En 
este sentido, está preparado para hacer causa común incluso con algunos 
pensadores católicos romanos que, con él, rechazan las desviaciones 
jesuitas de la soberanía de la gracia de Dios; apela a la tradición de la 
iglesia y a los autores escolásticos católicos romanos para ayudar a hacer 
su caso (van Asselt et al. 2010: 171–3). Sin duda, la polémica de Turretino 
contra las tendencias pelagianas es una constante en sus Institutos. 
 A pesar de lo anterior, los principales oponentes de la ortodoxia 
reformada, y los más intelectualmente formidables, eran los católicos 
romanos. Por lo tanto, lo más fundamental para el programa de Turretino 
es su sostenida polémica contra numerosos errores católicos romanos. 
Roma representa para Turretino, y sus contemporáneos protestantes, el 
antagonista más serio (si no el más siniestro) de la causa protestante, lo que 
significa, de la causa del Evangelio mismo (ver, por ejemplo, Tema 
XVIII). En segundo lugar están los socinianos. Las flechas de la disputa 
de Turretino se dirigen repetidamente a Faustus Socinus (1539–1604) y 
sus seguidores, abarcando un gran número de temas teológicos. Siendo 
antitrinitarios y negadores de la deidad de Cristo, los socinianos eran los 
enemigos más prominentes del amplio consenso de la ortodoxia nicena 
(ver Tema III.Qs24–6, 27–8). Turretino dedica considerable atención a 
refutar sus afirmaciones aberrantes y errores teológicos. En cuanto a los 
luteranos, aunque los reformados compartían mucho en común con ellos 
como sus contrapartes protestantes, todavía en algunos puntos los 
reformados se apartaron de ellos—las principales divergencias se 
centraron en la communicatio idiomatum (la comunicación de las propiedades 
divinas en la unión hipostática de la persona de Cristo) (XIII.Q6.9; Q8), 
y cómo ese asunto se desarrolló en relación con la manera de la presencia 
de Cristo en el sacramento de la Cena del Señor (XIX.Qs26, 28). En 
cuanto a los anabaptistas, en comparación con otros oponentes, Turretino 
les dedica mucho menos espacio a sus errores. Por supuesto, sus 



 15 

argumentos eléncticos hacia ellos se centraban principalmente en refutar 
su negación de la base bíblica para el bautismo infantil (XV.Q14; 
XIX.Q20), y detrás de eso su incapacidad para afirmar la unidad esencial 
del pacto de gracia (XII.Q5). 
 Como observación general, Turretino se involucró en polémicas con 
un espíritu irénico y trató a sus rivales teológicos de manera equitativa. De 
hecho, fue bastante escrupuloso al presentar las opiniones de los 
oponentes con precisión, si solo para refutar su posición de manera más 
persuasiva. Al hacerlo, estaba predispuesto a ser de la “corriente 
principal” en sus convicciones reformadas, y también buscaba a veces 
desempeñar el papel de mediador entre las partes, es decir, lograr la 
reconciliación (o al menos el entendimiento) entre los reformados donde 
el debate se había exagerado o malinterpretado. Un ejemplo es su 
tratamiento de la condicionalidad en el pacto de gracia (ver, por ejemplo, 
Tema XII.Q3.15). Para su crédito, Turretino sobresale en exponer las 
opiniones de los oponentes de manera justa y precisa, y resiste el 
comentario ad hominem (van Asselt et al. 2010: 172). Esta “teología escolar”, 
con su impulso polémico, no era más fanática, reaccionaria o intolerante 
que una codificación reformada anterior, menos escolástica. Estos rasgos 
negativos marcan personalidades, no el método teológico. 
 En segundo lugar, como se ha esbozado anteriormente, Turretino 
defiende la doctrina de la gracia sola, y así argumenta persistentemente 
contra las doctrinas pelagianas y semipelagianas, incluso mientras 
promueve los hallazgos del Sínodo de Dort contra los remonstrantes. La 
obra de Turretino, entonces, defiende constantemente la iniciativa divina 
frente a la incapacidad humana, la misericordia divina frente a la culpa y 
demérito humanos, y el logro soberano de la salvación por parte de Dios, 
perseverando hasta el final, a la luz de la inestabilidad e impotencia 
humanas. Todos los principales cánones de Dort se defienden claramente 
en los Institutos de Turretino, mientras expone la doctrina de la 
predestinación, incluida la elección incondicional (Tema IV.Q11) 



 16 

(Turretino incluso se alinea con la orientación infralapsaria de Dort); la 
elección humana libre y sus limitaciones (Tema X.Qs1–5); y el llamado 
eficaz (Tema XV.Q4). También aborda explícitamente el tema de la 
expiación sustitutoria penal de Cristo, el alcance de esa obra expiatoria 
(Tema XIV.Q14), así como la doctrina de la perseverancia de la fe (Tema 
XV.Q16). 
 Además, al abogar por las doctrinas de Dort contra los objetores 
remonstrantes, Turretino también se opuso a algunos en el campo 
reformado (a quienes consideraba “nuestros hombres”), principalmente 
los amiraldianos—el nombre derivado de Amyraldus, el nombre 
latinizado de Moïse Amyraut (1596–1664). Aquí observamos que el 
amiraldianismo, el cocceianismo y el cartesianismo forman tres 
principales aberraciones que surgieron entre los reformados en el siglo 
XVII. El programa filosófico de René Descartes (1596–1650), con su 
método subjetivista, se debatió intensamente en los Países Bajos y más allá. 
Sin embargo, el pensamiento de Descartes no impactó inmediatamente a 
Turretino y su trabajo en Ginebra, por lo que no aborda este movimiento. 
Mientras tanto, solo con moderación aborda la controversia con los 
amiraldianos y cocceianos. Turretino disputa las opiniones de Cocceius, 
particularmente en relación con la función de Cristo como fiador en 
relación con los creyentes del Antiguo Testamento (Tema XII.Qs9–10) 
(ver Klauber 2014: 169–96; Dennison 1997b: 643–6; Schaaf 1983: i.478–
89; Kiezer 1900; de Bude 1871). 
 Los amiraldianos, sin embargo, eran la principal preocupación de 
Turretino. El teólogo escocés John Cameron (c. 1579–1625), que estudió 
en la Academia de Saumur en Francia, fue el primero en dar expresión a 
esta teología reformada (no estándar). Sin embargo, fue Amyraut quien 
resultó ser su principal defensor y el más capaz. Entre las doctrinas 
distintivas del amiraldianismo se incluían la redención universal hipotética 
y la imputación mediata del pecado de Adán, esta última defendida por 
Josué de la Place (Placæus) (c. 1596–?1665). La primera de estas doctrinas 



 17 

sostenía que, si bien Dios decretó que la muerte sacrificial de Cristo debía 
lograr la salvación para todas las personas (por lo tanto, un universalismo 
hipotético), también decretó elegir solo a algunos para ser los receptores 
de la salvación, es decir, los receptores en el camino del llamado eficaz del 
Espíritu Santo a través del Evangelio. Aquellos simpatizantes con las 
opiniones amiraldianas incluían a algunos de los colegas teológicos de 
Turretino en la Academia. Sin embargo, las iglesias reformadas suizas 
rechazaron explícitamente estas y otras doctrinas de Saumur en la Formula 
Consensus Helvetica (1675) (ver especialmente los cánones VI, X, XVI, 
XXV). Junto con Lucas Gernler (d. 1675) de Basilea, Turretino asistió a 
J. H. Heidegger, quien compuso la Formula Consensus Helvetica (1675), que 
llevaba el título “Forma de Acuerdo de las Iglesias Reformadas Suizas 
respecto a la Doctrina de la Gracia Universal, las Doctrinas Conexas y 
Algunos Otros Puntos” (ver Klauber 1990; 2013: 699–710; Dennison, 
1997b: 643–5 para un análisis de esta controversia). Por su parte, 
Turretino refuta las enseñanzas amiraldianas, por ejemplo, en los Temas 
IV.Q17, IX.Q9.4–6, XII.Q12 y XIV.Q14.6. 
 En tercer lugar, Turretino, como teólogo escolástico reformado, 
también era un teólogo federal (ver Beach 2007). Esa designación es 
justificada no porque escribió un libro como la Summa Doctrinæ de Foedere et 
Testamento Dei (1648) de Cocceius (ver lista de referencias), ni porque 
exploró la historia de la redención de manera similar a Cocceius o con la 
minuciosidad evidente en el Mysterium & medulla Bibliorum (1657) de 
Francis Roberts (libro II, 19–190; libro III, 191–1227; libro IV, 1229–
1721) o en el De OEconomia Foederum Dei cum Hominibus, Libri Quatuor (1677) 
de Herman Witsius (ver 1822, libros I, II, III.1–3 y IV). Más bien, 
Turretino justifica esa designación en la medida en que desarrolló su 
teología en el camino del doble pacto—es decir, el pacto de la naturaleza 
y el pacto de la gracia, este último basado en el pacto intra-trinitario de la 
redención o pactum salutis (ver Temas VIII.Qs3–6; XII.Qs1–12). Para 
Turretino, el pacto de la gracia, siendo Cristo la sustancia de la promesa, 



 18 

incluía todas las bendiciones de la salvación (ver Tema XII.Q2.18–25). 
En consecuencia, toda exposición teológica que detalle esa obra redentora 
está realmente exponiendo características y dimensiones de ese pacto del 
Evangelio.  
 Así, todo lo que sigue después de la Caída y la promesa inicial del 
pacto de gracia, incluida la promesa del mediador venidero, su persona y 
obra, las operaciones soteriológicas del Espíritu Santo, que a su vez dan 
lugar a la reunión y llamado de la iglesia, el significado y función de los 
sacramentos, así como la doctrina de las últimas cosas, todas estas 
bendiciones no son más que expresiones de la obra misericordiosa de Dios 
según las promesas del pacto de gracia, que también cumplen las 
demandas del pacto de obras. En otras palabras, la teología federal está 
entretejida en toda la estructura de la obra de Turretino y se presupone 
incluso cuando no se menciona específicamente. En ese sentido, hay que 
decir que la erudición previa a la actual sobre el escolasticismo, que 
enfrentaba la teología escolástica reformada en contra la teología federal 
reformada, no puede sostenerse y se ha demostrado que es errónea (ver 
Muller 2003a: 63–102; van Asselt 2011: 11–25).  
 En realidad, los teólogos escolásticos, incluido Turretino, escribieron 
en varios géneros, algunos de los cuales tienen pocas o ninguna marca del 
método escolástico. Además, incluso el teólogo federal más reconocido e 
influyente de la era de la alta ortodoxia, Johannes Cocceius (1603–69), a 
quien la antigua erudición a menudo llamaba el padre de la teología 
federal, escribió a veces utilizando el método escolástico; de hecho, su 
propia obra doctrinal, Summa theologiæ ex Scriptura repetita (1665), comparte 
las características comunes de la teología escolástica reformada (ver, por 
ejemplo, van Asselt 2001b: 54–62; 94–105; 2001a: 227–51). Mientras 
tanto, muchos escritores ortodoxos reformados, que claramente 
escribieron en este modo, incluido Turretino, fueron defensores de la 
teología federal y la vieron como una definición no solo de la historia 



 19 

redentora sino también del contenido de todo el sistema dogmático (ver 
Beach 2007: 22–73, 316–39; Clark 2013: 403–28). 
 Cuarto, aunque Turretino afirma que sus Institutos no pueden 
pretender ser un sistema completo de teología, la obra lleva las marcas de 
la exhaustividad a pesar de esa afirmación. De hecho, a veces aborda 
temas o preguntas donde los asuntos de controversia solo se tratan 
indirectamente o el punto de controversia es periférico a la discusión, 
como vemos, por ejemplo, en su tratamiento de los homónimos de la 
palabra “iglesia” o el atributo de “unidad” de la iglesia, o en el tratamiento 
de los sentidos de ser “llamado” al ministerio (XVIII.Q2.1–6; Q.5; 
Q.22.1–7). Esto solo significa que las polémicas de Turretino a menudo 
contienen una buena cantidad de argumentación teológica positiva. Su 
teología difícilmente califica como una serie de críticas bien formuladas a 
los oponentes. En cambio, crea una exposición de doctrina en la 
interacción de refutar a los oponentes, fortificada por argumentos bien 
razonados, y siempre apelando a las Escrituras como apoyo principal y a 
otros autores autorizados como apoyo complementario.  
 Dicho esto, sigue siendo cierto que Turretino no cubre todos los 
temas teológicos. Quizás lo más conspicuo por su ausencia es la falta de 
cualquier exposición de la vida cristiana, la libertad cristiana o la oración, 
como encontramos, por ejemplo, en los Institutos de Calvino (III.6–10, 19–
20) o en la Medulla de Johannes Markius (1686: cap. 26, 230–41). En esta 
última obra, el autor dedica un capítulo entero a la oración, el ayuno, la 
limosna, los votos, etc., lo cual no es atípico para las obras teológicas 
reformadas de esa época. Aunque Turretino toca algunos de estos temas 
al exponer los Diez Mandamientos, ninguno de ellos recibe un 
tratamiento completo. Incluso con algunos temas ausentes en la discusión, 
la obra de Turretino, a pesar de su declaración en contrario, sigue siendo 
un sistema de teología bastante completo y preciso. 
 Quinto, y finalmente, en el amplio contexto de la teología escolástica 
que surgió tanto en el continente como en las Islas Británicas, aunque los 



 20 

Institutos de Turretino ciertamente no se caracterizan por la innovación, 
tampoco pueden ser descartados como mecánicos o simplemente 
repetitivos. Sin duda, trabajó deliberadamente en el papel de codificador 
de la ortodoxia reformada y escribió como defensor del consenso 
reformado. Al hacerlo, buscó llevar a los pensadores reformados a un 
acuerdo entre ellos, donde fuera posible. Como tal, su obra no era 
visionaria ni marcaba tendencias; por lo tanto, no es sorprendente que sus 
Institutos presenten la enseñanza reformada en un formato bastante 
estándar, de modo que, a pesar de su orientación elénctica, la secuencia 
de temas y su contenido son familiares.  
 Turretino escribe con claridad y agudeza sobre cada tema; y aunque 
su teología no es distintiva en cuanto al contenido, su inclinación a 
centrarse en cuestiones controvertidas con erudición y perspicacia le da a 
su obra teológica un valor perdurable. Dada la forma elénctica de la 
exposición teológica de Turretino, sus Institutos fueron y siguen siendo un 
pináculo de logro en el desarrollo del escolasticismo reformado en 
Ginebra y en toda Europa; y siguen siendo un excelente ejemplo de las 
obras dogmáticas reformadas. Siguiendo el formato de instrucción de 
quæstiones, los Institutos de Turretino todavía exhiben su función bien 
diseñada como un libro de texto de teología; y sus lectores, al dominar su 
vocabulario y método escolásticos, se dan cuenta de que es una 
herramienta pedagógica efectiva. Turretino no se inclinaba por opiniones 
extremas, ni se desvió de la ortodoxia reformada; estableció el punto de 
referencia de esa ortodoxia, incluso mientras sigue siendo su abanderado. 
Sus Institutos perdurarán como una obra de interés para los estudiosos de 
la era moderna temprana y la historia de la doctrina. En su traducción al 
inglés, los Institutos de Turretino también continuarán ocupando un lugar 
altamente influyente entre las obras dogmáticas de la teología reformada. 
 
 



 21 

7. Los *Institutio* en Traducción al Inglés 
 
A diferencia de los Institutos de Calvino, la obra de Turretino no creció con 
el tiempo, ni vio múltiples ediciones en latín y francés. En su lugar, publicó 
su obra cerca del final de su carrera y, como resultó, cerca del final de su 
vida. Sin embargo, su obra en tres volúmenes disfrutó de múltiples 
publicaciones y se reimprimió numerosas veces en varias ediciones. La 
primera edición en inglés de los Institutio apareció como Institutes of Elenctic 
Theology en 1992, 1994 y 1996 por P&R Publishing Co., de Phillipsburg, 
Nueva Jersey. James T. Dennison, Jr. editó hábilmente esta obra, 
poniendo la traducción de George Musgrave Giger en una forma 
publicada. En la edición en inglés, Dennison también incluyó un 
“Diccionario Biográfico”, una fuente valiosa para los estudiosos, así como 
varios índices: Nombres Propios, Temas, Escritura y Apócrifos, Palabras 
Significativas en Hebreo y Griego; y un índice muy útil de Obras Citadas 
(por Turretino). 
 Los orígenes de la traducción se remontan al siglo XIX, cuando 
Charles Hodge, el renombrado profesor del Seminario Teológico de 
Princeton, pidió a su colega, el Dr. Giger, profesor de clásicos en el College 
of New Jersey (Universidad de Princeton), que tradujera esta obra. Se 
produjo una copia manuscrita que se mantuvo a disposición de los 
estudiantes. Esta traducción se basó en la edición de 1847 de 
Edimburgo/Nueva York de la obra de Turretino (ver Dennison 1997a: 
677–9). La traducción de Giger, con la edición de Dennison, sigue siendo 
la única traducción completa al inglés de los Institutos de Turretino, 
aunque esta traducción carece de la Epistola dedicatoria y la Præfatio ad 
lectorem del volumen 2 y la Ad lectorem del volumen 3. 
 Otras partes de los Institutos de Turretino han sido publicadas en 
inglés antes del trabajo de Dennison. En 1817, James R. Willson tradujo 
y publicó las Preguntas 10–14 del Tema XIV sobre “el Oficio Mediador 
de Cristo”, que era un capítulo en una obra más grande (Willson 1817). 



 22 

Estos materiales fueron publicados más tarde bajo el título The Atonement of 
Christ en 1859 (Willson 1978). Además, en 1965 John W. Beardslee III 
tradujo y editó el locus III sobre la predestinación divina para su inclusión 
en su libro Reformed Dogmatics, que contenía materiales traducidos de otros 
teólogos reformados del siglo XVII (Beardslee 1977). Beardslee también 
tradujo y editó posteriormente el locus II sobre la doctrina de las escrituras 
(Beardslee 1981). 
 
 

------------------------- 


