Fuente: J. Mark Beach, “Francis Turretino’s Institutes of Elenctic
Theology”, en The Oxford Handbook of Reformed Theology, editado por Michael
Allen & Scott R. Swain (Oxford, UK; Oxford University Press, 2020),
280-294.

Francisco Turretino: Institutos de Teologia Elénctica, por
J. Mark Beach

Como una de las obras mas destacadas en la historia de la teologia
reformada, los Institutos de Teologia Elénctica de Francisco Turretino
merecen atencién y reconocimiento como representantes de la ortodoxia
reformada y del método escolastico que defendié esa ortodoxia. Esto es lo
que buscamos hacer. Primero, exploraremos (brevemente) el contexto
teologico de la teologia escolastica de Turretino; segundo, el origen y la
ocasion de esta obra; y tercero, el género o tipo de escritura teologica que
mejor describe sus Institutos. Seguiremos con un andlisis del método
teologico de Turretino y una sencilla ilustracion del mismo. Luego,
ofreceremos un analisis de algunos rasgos destacados de la teologia
elénctica de Turretino; y concluiremos con un breve relato de la historia

de la publicacién en inglés de esta obra.
1. Introduccion

FRANCISCO TURRETINO (Francois o Francesco Turrettini o
Franciscus Turrettinus) fue uno de los te6logos reformados mas eminentes
del siglo XVII y un notable representante de la teologia escolastica que
dominaba la escena teoldgica de esa época. Nacié el 17 de octubre de
1623 en Ginebra, Suiza, y falleci6 alli el 28 de septiembre de 1687.
Completod sus estudios en la Academia de Ginebra en 1644, y luego

continué estudiando teologia en Leiden, Utrecht, Paris, Saumur,



Montauban y Nimes (1644—-1648). También estudié filosofia con el
catélico romano Pierre Gassendi en Paris, entre 1645 y 1646. A partir de
1648, sirvi6 como ministro de la congregacion italiana en Ginebra. Desde
1653 hasta su muerte, trabajé como pastor de la congregacion francesa en
Ginebra y como profesor de teologia en la Academia de Ginebra. En 1650
también sirvié durante un afio como pastor interino en Lyon (ver Pictet
1997: 659-676; de Bude 1871; Keizer 1900; y Dennison 1997b: 639-658).

Durante su wvida, Turretino produjo varias disputas teologicas
significativas, pero su obra mas importante y reconocida—de hecho, su
principal contribucién teoldégica—fue su Institutio theologiw elenctice, en
tres volamenes, publicada en 1679, 1682 y 1685 (ver Dennison 1992:
xxvil—xxix y lista de referencias). Esta obra, que defendia la ortodoxia
reformada contra todas las teologias rivales, sirvi6 como libro de texto en
teologia durante esa época y ha continuado recibiendo apoyo en diversos
grados, especialmente desde la publicaciéon de su traduccién al inglés. Esto
no quiere decir que Turretino fuera autor de un solo libro; de hecho,
publicé numerosas disputas teologicas durante su vida (ver por ejemplo las
disputas miscelaneas de Turretino en 1696, vol. iv; y en 1847-1848a, vol.
).

Entre las obras mas destacadas en la historia de la teologia
reformada, sus Institutos merecen atencion y reconocimiento como
representantes de la ortodoxia reformada y del método escolastico que
defendié esa ortodoxia. Esto es lo que buscamos hacer: primero,
explorando brevemente el contexto teologico de la teologia escolastica de
Turretino; segundo, el origen y la ocasion de esta obra; y luego, tratando
el género o tipo de escritura teoldgica que mejor describe sus Institutos.
Presentamos un analisis del método teoldgico de Turretino y una sencilla
ilustracion del mismo. Continuamos ofreciendo un analisis de algunos
rasgos destacados de la teologia elénctica de Turretino; y concluimos con

un breve relato de la historia de la publicacion en inglés de esta obra.



2. Contexto de la Teologia Escolastica de Turretino

La teologia de Turretino sigue el camino bien recorrido de la teologia
escolastica reformada, construyendo sobre la base establecida por
escritores escoldsticos anteriores (sobre la ortodoxia reformada y el
escolasticismo, ver van Asselt et al. 2011; Muller 2003a: 3—102; 2003b:
1.27-84; van Asselt y Dekker 2001; Trueman y Clark 1999). Esta teologia,
en la forma de los Institutos Eléncticos de Turretino, exhibe un conjunto
distintivo de rasgos y ofrece una visién del mundo de la teologia del siglo
XVIL

El trabajo teologico de Turretino se desarrollé en el contexto de la
agitacion teoldgica continua creada por la Reforma Protestante, con
partidos en pugna que buscaban salvaguardar y extender su campo de
influencia. Al trabajar para consolidar los logros doctrinales de la
Reforma, los tedlogos reformados, a menudo en academias o
universidades apoyadas por iglesias nacionales o el estado, emplearon la
metodologia de la teologia medieval tardia, adaptandola a sus necesidades
y preocupaciones teologicas especificas. Ejemplos tempranos incluyen las
obras de Bartholmeus Keckerman (1571-1609); Johann Henrich Alsted
(1588-1638); Franciscus Junius (1545-1602) y Johannes Maccovius
(1588-1644).

Esta “teologia escolar”, es decir, el escolasticismo, era
deliberadamente académica en caracter. A nivel formal, se entiende mejor
como un método y enfoque hacia los temas teologicos, utilizando
questiones para formar tesis o proposiciones que defiendan una posicion
respecto a esos temas. Destacable era el impulso polémico de este método,
que elucidaba y refutaba puntos de vista opuestos para resolver la cuestion
en disputa o que necesitaba explicacion. Dado que muchos de los
oponentes del consenso confesional reformado—los mas formidables
siendo los antagonistas catolicos romanos—atacaban ese consenso usando

el método escolastico, este desafio se enfrentaba mejor usando la misma



arma teolégica, es decir, el método de la “teologia escolar” o
escolasticismo. Muller senala que el escolasticismo puede definirse de
manera “laxa” o “estricta”, y el papel y las limitaciones de la razén como
parte de la tarea teologica también requieren una definiciéon cuidadosa
(Muller 2003b: 1.197f.). Ejemplos tempranos del método escolastico entre
los reformados incluyen las obras de Francis Junius y Johannes Maccovius
(ver Junius 2014; Maccovius 2009).

Cabe senalar también que la teologia escolastica reformada se llama
también ortodoxia reformada, en la medida en que su objetivo era
adherirse al consenso confesional elaborado en los siglos XVI y XVII. La
ortodoxia describe su contenido mientras que el escolasticismo describe su
método. Como tedlogo escolastico reformado, Turretino llevé a cabo su
trabajo, como se menciond anteriormente, en el apogeo del escolasticismo
reformado, catélico romano, luterano y arminiano. Dada esta situacion,
los Institutos de Turretino son deliberadamente eléncticos en naturaleza,
buscando protegerse de los muchos enemigos del movimiento reformado
y presentar esta fe con vigor intelectual y fundamento biblico. Su
preocupacién era defender la verdad evangélica de los errores en varias
formas. Los tres volimenes de sus Institutos, por lo tanto, se centran en la
controversia eclesiastica con el celo de salvaguardar la ortodoxia
confesional, especificamente la ortodoxia de Dort—es decir, los puntos de
doctrina establecidos en el Sinodo Nacional de Dordrecht en 1618-19. El
campo de preocupacién mas inmediato de Turretino eran las iglesias
reformadas suizas y francesas, extendiéndose desde alli a las iglesias
reformadas en toda Europa.

Aunque Turretino trabaj6é durante un periodo de alta ortodoxia, el
clima de cambio ya estaba en el aire, y su obra, basada en la metodologia
escolastica, no pudo finalmente evitar la gradual desapariciéon de la
ortodoxia en Ginebra o en toda Europa. Esta devaluacion se preveia mas
inmediatamente en la medida en que algunos de sus colegas teologicos en

la Academia, como Louis Tronchin (1629-1705) y Philippe Mestrezat



(1618-1690), eran simpatizantes de las opiniones amiraldianas, que se
oponian a ciertas declaraciones del Sinodo Nacional de Dordrecht (1618—
19), especificamente en relacién con la doctrina de la expiacién limitada.
Turretino se vio obligado a abordar debates internos dentro de las iglesias
reformadas suizas y francesas. Al hacerlo, se posicioné como un firme
opositor de las ensenianzas amiraldianas (Klauber 1994).

El trabajo de Turretino surgié en parte del particular entorno
eclesiastico y académico de la iglesia reformada en Ginebra, y los asuntos
de Ginebra no estaban desvinculados de las cuestiones y disputas que
enfrentaban las iglesias reformadas en Francia en su conjunto. No solo las
iglesias reformadas en toda Europa enfrentaban varios opositores a la
causa reformada, sino que las iglesias reformadas francesas y suizas se
encontraban bajo una creciente amenaza catélica romana, incluyendo la
amenaza de un ataque armado. Ya en 1661, los funcionarios ginebrinos
habian enviado a Turretino a los Paises Bajos para asegurar fondos para
la reconstruccién de las murallas de Ginebra. La creciente hostilidad hacia
la causa reformada en Francia se manifesté cuando las autoridades
francesas cerraron la Academia Francesa en Sedan en 1681. Finalmente,
en 1685, con la revocacion del Edicto de Nantes, se prohibieron las iglesias
reformadas en Francia. Esta crisis ocurrid aproximadamente dos afos
antes de la muerte de Turretino y el mismo afno en que apareci6 el tltimo
volumen de sus Institutos. Asi, a medida que crecia la amenaza del
catolicismo romano, no es sorprendente encontrar la Epistola dedicatoria
en el volumen 2 de sus Institutos (1682) dirigida a los magistrados de
Ginebra y Ztrich (1847-8c¢: ii.xili—xx). Asimismo, en los volimenes 2 y 3,
las Prefatio ad lectorem de Turretino son potentemente anti-Roma y
bastante denunciatorias del pontifice romano (1847-8d: ii.xxi-iv; 1847—

8e: Pio et Benevolo Lectori, 111.v—xv).



3. La Ocasién y Origen de los Institutio de Turretino

La decision de Turretino de publicar sus Institutos se debid a presiones
externas. El informa a los lectores que consintié en poner sus conferencias
teologicas en forma publicada después de mucho insistir por parte de
interesados y al escuchar rumores de que otros intentaban publicar su
trabajo sin su conocimiento. Su reticencia a publicar esta obra no es un
caso de falsa modestia, especialmente si se recuerda la relativa abundancia
de obras similares disponibles en ese momento. Incluso una mirada
superficial a la bibliografia de Heinrich Heppe en su Dogmdtica Reformada
revela que ya habia un gran namero de escritos dogmaticos reformados
en imprenta, exponiendo y defendiendo habilmente la causa reformada
contra varios oponentes—quizas el mas importante siendo el Syntagma
Theologie Christiane (1624) de Amandus Polanus, el Synopis purioris theologie
(6% ed., 1652) de la Facultad de Leiden, el Collegium theologicum swe Systema
breve unwerse Theologice comprehensum octodecim disputationibus (1662) de
Samuel Maresius, y el Selectarum Disputationum theologicarum (5 vols., 1648—
69) de Gisbertus Voetius (Heppe 1950). Asi, los Institutio de Turretino
entraron en un campo bien poblado de discusion dogmatica. Finalmente
publico esta obra porque creia que podria servir para defender la verdad
del Evangelio en una época de mucha oposicién eruditay, a veces, division
innecesaria (Turretino 1992: “Prefacio al Lector”, xxxix—xl).

Si lo anterior aclara qué motivé a Turretino a publicar sus Institutos
eléncticos, €l explica que el “disefio en la publicacion de esta obra” lleva las
marcas de su formacién gradual e inicial en el proceso de instruccién en
el aula. Turretino afirma que buscaba enseflar enfocandose en
controversias o puntos disputados. Haciendo uso de las “décadas” en el
Collegium  theologicum de Maresius (1662: 470-487), Turretino ofrecié
materiales complementarios en forma escrita, que explicaban el “estado y
fundamento de las controversias” bajo consideracion, y que presentaban

importantes “distinciones y observaciones” en el camino. El enfoque



estaba en las “falsedades capitales” (tp®tovipeddog, proton pseudos) de los
oponentes y sus “principales objeciones” (pracipua objectiones) a las
opiniones ortodoxas reformadas. Turretino optd por poner estos
materiales en forma escrita—en lugar de meras conferencias—para
promover el aprendizaje y una buena pedagogia (Turretino 1847-8b:
Prafatio ad Lectorem, 1.xxiii—xxiv; 1992: xxxix).

Turretino también explica que sus Institutos, por lo tanto, no son en
si mismos “un sistema de teologia completo y preciso”, pero dado su
objetivo especifico, trata “controversias principales” para ayudar a los
estudiantes a encontrar su camino a través del laberinto de disputas en
“esta época amante de las discusiones”. Espera equipar a sus lectores con
una “armadura de justicia” y “el escudo de la fe” (Turretino 1847-8b:
Prefatio ad Lectorem, 1.xxiv; 1992: xl).

Al igual que Juan Calvino, su predecesor mas renombrado en
Ginebra, Turretino llamé a su obra una Institutio. El término se refiere a
la instrucciéon fundamental o basica. Al agregar la frase theologia
elenctica, Turretino revela su intenciéon de seguir la instruccion de la
teologia de manera elénctica—pues el término “elénctica” se deriva de la
palabra griega €leyZog (élenxos), “exponer el error”. Una teologia
elénctica, entonces, busca ensefar la verdad mediante el contraste y la
refutacion del error. Para Turretino, y para sus compaferos ortodoxos
reformados, la teologia tiene la tarea de oponerse a visiones heréticas u
opiniones teoldgicas perjudiciales en la defensa de la fe catolica recibida
de la iglesia, y especificamente de la comprension reformada distintiva de
esa fe. En la labor de la educacion teoldgica en Ginebra, Turretino busco
exponer la doctrina cristiana utilizando el error y la herejia como
contraposiciéon para explicar y defender lo que ¢l juzgaba como verdad
biblica. Especificamente, Turretino argumenta que “la teologia de la
revelacion”—al estar fundamentada en la revelacion divina de tipo
sobrenatural—es teologia que trasciende la razén humana y depende de

la gracia de Dios tal como se revela en su Palabra (1.Q2.7). “Una



combinaciéon de teologia doctrinal y polémica se llamaba 'teologia
elénctica' (theologia elenctica)” (van Asselt et al. 2010: 171).

No obstante, el trabajo de Turretino es mas que una pieza sostenida
de polémica, y es facil encontrar grandes porciones de su obra que son
positivas y especificamente didacticas en su orientacion; sin embargo, seria
un error subestimar la dimensién refutativa de su obra. De hecho, muchas
de las secciones polémicas mas extensas de los Institutos defienden
principios protestantes distintivos, como la autoridad de las escrituras, o
canones especificos de Dort y las dificiles cuestiones que se relacionan con

ellos.

4. El1 Género de los Institutos de Turretino

Los Institutos de Turretino representan un método y tipo especifico de
escritura teoldgica del periodo moderno temprano. De hecho, varios
géneros de escritura son evidentes en el escolasticismo de esta época, entre
ellos la disputatio. La disputa (o ‘discusion en forma de debate o
argumento’) tiene sus origenes en las escuelas medievales; fue re-aplicada
y reorientada en las nuevas academias protestantes establecidas en los
siglos XVI'y XVII. Este modelo de escritura funcionaba como un formato
de educacion teoldgica y esta bien ilustrado en el Synopsis de Leiden y las
Selectorum de Voetius, sin mencionar las propias Disputationes publicadas de
Turretino. Este modelo medieval fue adoptado conscientemente por los
escritores escolasticos reformados, pero también sometido a critica y
modificaciéon (Muller 2003b: 1.196).

Los Institutos de Turretino no estan en forma de disputationes, ni
califican como un Compendio o Medulla de doctrina. Mas bien, su obra
sigue mas el modelo de las grandes Sumas medievales, empleando
preguntas como el formato principal para abordar temas y subtemas

teologicos, como la Summa Theologica de Tomas de Aquino (d. 1274) y la



Summa questionum ordinariarum de Enrique de Gante (d. 1293) (Aquinas
1947-8; Henry of Gent 2005).

Ademas, la teologia de Turretino se caracteriza propiamente como
polémica y escolastica en lugar de didactica y positiva; estos tltimos rasgos
describen mejor el trabajo de Benedict Pictet, sobrino de Turretino, en su
Theologie christiana (1696). No obstante, los Institutos de Turretino resultan
ser un sistema de teologia mas amplio que el presentado en obras
doctrinales mas cortas, como los compendios y medulle—"sistema”
entendido aqui como el cuerpo completo de doctrinas o ensefianzas
extraidas de las escrituras y expuestas en relaciéon entre si, no como un
todo monista que pueda deducirse de uno o mas principia o reducirse a
dichos principia. Sin embargo, la obra de Turretino comparte con estos
escritos mas breves el objetivo de tratar y exponer los “lugares comunes”
(loci communes) de la teologia tal como se extraen de las escrituras. Entre
los compendios importantes dignos de mencién estan, por ejemplo, el
Christiane theologie compendium de Johannes Wollebius (1626), la Medulla
theologica de Willilam Ames (1623) y la obra posterior de Johannes
Marckius, Christiane theologie medulla, didactio-elenctica (1690) (ver bibliografia
en Heppe 1950).

Para Turretino, las Escrituras son el principium de la teologia. Sus
Institutos, por lo tanto, se construyen deliberadamente sobre este tipo de
obras de “lugares comunes”, pero anaden definiciones, divisiones y
distinciones mas completas y rigurosas, junto con argumentos y
refutaciones de puntos de vista opuestos (cf. Muller 2003b: 1.203). Muller
observa, “Otros géneros de escritura escolastica son los Loci communes,
digresiones doctrinales que surgieron de comentarios exegéticos y que
luego se compilaron en un orden mas o menos coherente.” Ademas de
estos tipos de obras, “también habia manuales basados en la instruccion
catequética o de pregrado; estos se llamaban Compendia, Medulle o
Systemata; y tratados modelados segun los grandes ejemplos medievales

del método de la 'cuestion' escolastica (questio)” (Muller 2003b: 202-3;



véase también la discusion de los editores sobre géneros de escritura
escolastica en la “Introduccién” al Synopsis Purioris Theologie 2015: 3-5). El
género de escritura que define los Institutos de Turretino es, por lo tanto,
tanto comprensivo como polémico. Aunque sus tres volimenes no estan
escritos como disputationes, la obra de Turretino utiliza la estructura de
preguntas, modelada segin la herramienta elemental de la investigacion
escolastica medieval, y discernible en su aplicacion a varios géneros de
textos escolasticos, funcionando como un libro de texto en teologia para
el beneficio de jovenes estudiantes de teologia (Turretino 1992: “Prefacio
al Lector”, 1.xI-xli). Incluso cuando la estructura de “preguntas” no se
sigue explicitamente, las técnicas de definicion, distincién, razonamiento
logico y refutacion de objeciones son tipicas del discurso escolastico de

Turretino.

5. Método de Turretino Analizado e Ilustrado

Como se ha mencionado, los Institutos de Turretino siguen claramente el
modelo de las questiones escolasticas medievales. Aunque no todos los
subtemas o puntos especificos en disputa se abordan mediante preguntas,
el contenido de dichas secciones aun presupone la estructura de
“pregunta” y generalmente se desarrolla con las tipicas secciones de
Turretino sobre “prueba” y “respuesta a objeciones”. Asi, en su alineacion
de loci, los temas especificos se discuten con un disefio definido, de modo
que la expresion cuidadosa de la pregunta o preguntas en disputa puede
explorar adecuadamente los rasgos especificos de un tema dado y se
puedan alcanzar conclusiones exactas. Por lo tanto, en cada uno de los
veinte loct, Turretino subdivide el tema especifico en sus preguntas
distintas necesarias. En forma de esquema, los temas se presentan
(generalmente) de la siguiente manera:

1. Turretino comienza, en la mayoria de los casos, nombrando a

oponentes especificos—quiénes son y qué creen especificamente.

10



Por ejemplo: “Este es el dogma de nuestros adversarios...” “Los
romanistas ensenan...” “Los remonstrantes también intentan...”
“Los socinianos llegan al colmo de la audacia al rechazar...”. Si
los oponentes no se mencionan directamente, Turretino suele
definir sucintamente la doctrina en disputa y sefialar donde hay
desacuerdo. No es inusual que, al presentar la posiciéon de uno o
mas oponentes, Turretino se embarque en un analisis extenso de
sus puntos de vista y luego pase a circunscribir la cuestion en
disputa.

Habiendo logrado lo anterior, Turretino procede a delinear la
cuestion o cuestiones en disputa—esto sigue el status questionis,
donde Turretino busca articular el punto exacto que necesita
exposicion o que esta en contienda. El andlisis de la cuestion
exacta en cuestion revela tanto lo que la pregunta no es como lo
que si es. El “estado de la cuestion” resulta en una aclaracion de
dénde hay acuerdo (lo que no esta en disputa) para llegar al
meollo del desacuerdo—es decir, donde las partes se dividen en
campos diversos. Turretino tipicamente explica: “La pregunta no
es...” “Mas bien la pregunta es...”. Una observacion adicional
aqui es que no es raro que Turretino, bajo el “estado de la
cuestion”, enuncie la posicion ortodoxa diferenciando dos
extremos: aquellos que yerran por exceso y aquellos que yerran
por defecto. Un ejemplo de esta caracteristica se expone bien en
la doctrina de la eficacia de los sacramentos (Tema XIX.(Q8).

A partir de aqui, Turretino expone su propia posicion declarada,
presentando argumentos positivos en apoyo de su punto de vista,
aunque esto a menudo se hace a la luz de la posiciéon de un
oponente: “Muchos argumentos prueban...”. Esta seccion puede
ser breve o bastante elaborada, dependiendo de la naturaleza del

tema en discusion. La argumentacion positiva de Turretino en

11



este punto, entonces, puede ser tan corta como un parrafo o
extenderse por muchas paginas.

4. Por dltimo, hay una consideracién y refutacion de los
contraargumentos, llamados “fontes solutionum” (a menudo
traducido como “fuentes de soluciéon” o “fuentes de explicacion”).
Esta seccion aborda principalmente los contraargumentos de los
oponentes, pero puede incluir un resumen sucinto de las propias
opiniones de Turretino; y puede servir como una “verificacion tutil
para el lector para ver si se entiende la discusién” (van Asselt et al.
2010: 172). A menudo, Turretino no expone tanto los
contraargumentos explicitamente como responde a estas

objeciones como suposiciones, que luego refuta.

Una observacién adicional sobre el método de Turretino es que siempre
busca fundamentar su posicion en las Escrituras y presentar argumentos
biblicos para su punto de vista. Sin embargo, ademas de reforzar su
argumento con los materiales biblicos relevantes, a veces busca apoyo en
los padres de la iglesia y escritores escolasticos medievales (ver Meijering
1991). Asi, mientras primero extrae pruebas de las Escrituras, Turretino
también apela, en diversos grados, a autores patristicos, medievales y otros
reformados, y a veces incluso a fuentes judias. Curiosamente, aunque
Turretino menciona a escritores reformados por su nombre de vez en
cuando, generalmente evita depender de ellos para fundamentar su caso.
Ademas, evita polémicas acaloradas al tratar temas disputados,
especialmente con otros autores reformados. Dada la naturaleza precaria
de las iglesias reformadas en Francia, por ejemplo, dificilmente habria
ayudado a la causa reformada prestar asistencia a los oponentes catolicos
romanos al involucrarse en polémicas denunciatorias contra los
amiraldianos.

Es notable también que, al tratar con aquellos que se oponen a la

posicion reformada, Turretino no se inhibe en especificar sus nombres o

12



sus escritos. Su método sin duda tiene ventajas y desventajas. Una ventaja
clave de este método es que €l consistentemente delimita y defiende la
posicion reformada, mientras expone y refuta las posiciones de los
oponentes teologicos. Una desventaja clave es el riesgo de que el error cree
la agenda de la teologia en lugar de las Escrituras—o, en cualquier caso,
podria parecer menos obvio que este género de teologia se derive
directamente de las Escrituras. Sin embargo, la obra de Turretino siempre
buscé ser fiel a la ensefianza biblica, incluso cuando su trabajo descansaba

en una tradicion exegética.

6. Observaciones Selectas sobre los Institutos de

Turretino

Aunque aqui es imposible ofrecer un analisis exhaustivo de la obra en tres
volimenes de Turretino o incluso explorar la estructura arquitectdnica de
estos volimenes, no es infructuoso presentar algunas observaciones
selectas sobre los rasgos importantes y caracteristicas destacadas de los
Institutos de Turretino.

Primero, notamos que los oponentes de Turretino tienen un papel
prominente en la forma y textura de esta obra. Estos oponentes,
principalmente catélicos romanos, socinianos, remonstrantes (o
arminianos), junto con varios luteranos, anabaptistas y otros,
representaban para Turretino los principales adversarios de la causa
reformada. La teologia escolastica de Turretino, por lo tanto, buscaba
defender los logros arduamente conseguidos de la codificacién anterior de
la teologia reformada alcanzada por Calvino y sus contemporaneos
reformados, particularmente contra lo que se percibia como los acidos
“pelagianos” que disolvian la primacia de la gracia divina y transgredian
la correcta ensefanza del “catolicismo” agustiniano (ver, por ejemplo,

IV.Q10.1; X.Q1.1; XV.Q51). Como tal, Turretino no esté interesado en

13



contender con puntos marginales de doctrina. Su misiéon es defender
robustamente la confesion reformada de la gracia divina (sola gratia). En
este sentido, esta preparado para hacer causa comun incluso con algunos
pensadores catélicos romanos que, con él, rechazan las desviaciones
jesuitas de la soberania de la gracia de Dios; apela a la tradicién de la
iglesia y a los autores escolasticos catélicos romanos para ayudar a hacer
su caso (van Asselt et al. 2010: 171-3). Sin duda, la polémica de Turretino
contra las tendencias pelagianas es una constante en sus Institutos.

A pesar de lo anterior, los principales oponentes de la ortodoxia
reformada, y los mas intelectualmente formidables, eran los catdlicos
romanos. Por lo tanto, lo mas fundamental para el programa de Turretino
es su sostenida polémica contra numerosos errores catblicos romanos.
Roma representa para Turretino, y sus contemporaneos protestantes, el
antagonista mas serio (si no el mas siniestro) de la causa protestante, lo que
significa, de la causa del Evangelio mismo (ver, por ejemplo, Tema
XVII). En segundo lugar estan los socinianos. Las flechas de la disputa
de Turretino se dirigen repetidamente a Faustus Socinus (1539-1604) y
sus seguidores, abarcando un gran nimero de temas teoldgicos. Siendo
antitrinitarios y negadores de la deidad de Cristo, los socinianos eran los
enemigos mas prominentes del amplio consenso de la ortodoxia nicena
(ver Tema III.Qs24—6, 27—8). Turretino dedica considerable atencién a
refutar sus afirmaciones aberrantes y errores teologicos. En cuanto a los
luteranos, aunque los reformados compartian mucho en comun con ellos
como sus contrapartes protestantes, todavia en algunos puntos los
reformados se apartaron de ellos—las principales divergencias se
centraron en la communicatio idiomatum (la comunicacion de las propiedades
divinas en la unién hipostatica de la persona de Cristo) (XIII.Q6.9; Q8),
y como ese asunto se desarrollé en relacién con la manera de la presencia
de Ciristo en el sacramento de la Cena del Sefior (XIX.(Qs26, 28). En
cuanto a los anabaptistas, en comparacion con otros oponentes, Turretino

les dedica mucho menos espacio a sus errores. Por supuesto, sus

14



argumentos eléncticos hacia ellos se centraban principalmente en refutar
su negaciéon de la base biblica para el bautismo infantil (XV.Q14;
XIX.020), y detras de eso su incapacidad para afirmar la unidad esencial
del pacto de gracia (XII.Q)5).

Como observacion general, Turretino se involucré en polémicas con
un espiritu irénico y tratd a sus rivales teol6gicos de manera equitativa. De
hecho, fue bastante escrupuloso al presentar las opiniones de los
oponentes con precision, si solo para refutar su posicion de manera mas
persuasiva. Al hacerlo, estaba predispuesto a ser de la “corriente
principal” en sus convicciones reformadas, y también buscaba a veces
desempenar el papel de mediador entre las partes, es decir, lograr la
reconciliaciéon (o al menos el entendimiento) entre los reformados donde
el debate se habia exagerado o malinterpretado. Un ejemplo es su
tratamiento de la condicionalidad en el pacto de gracia (ver, por ejemplo,
Tema XII.Q)3.15). Para su crédito, Turretino sobresale en exponer las
opiniones de los oponentes de manera justa y precisa, y resiste el
comentario ad hominem (van Asselt et al. 2010: 172). Esta “teologia escolar”,
con su impulso polémico, no era mas fanatica, reaccionaria o intolerante
que una codificacion reformada anterior, menos escolastica. Estos rasgos
negativos marcan personalidades, no el método teologico.

En segundo lugar, como se ha esbozado anteriormente, Turretino
defiende la doctrina de la gracia sola, y asi argumenta persistentemente
contra las doctrinas pelagianas y semipelagianas, incluso mientras
promueve los hallazgos del Sinodo de Dort contra los remonstrantes. La
obra de Turretino, entonces, defiende constantemente la iniciativa divina
frente a la incapacidad humana, la misericordia divina frente a la culpa y
demérito humanos, y el logro soberano de la salvacion por parte de Dios,
perseverando hasta el final, a la luz de la inestabilidad e impotencia
humanas. Todos los principales canones de Dort se defienden claramente
en los Institutos de Turretino, mientras expone la doctrina de la

predestinaciéon, incluida la eleccién incondicional (Tema IV.Q11)

15



(Turretino incluso se alinea con la orientacién infralapsaria de Dort); la
eleccion humana libre y sus limitaciones (Tema X.Qs1-5); y el llamado
eficaz (Tema XV.Q4). También aborda explicitamente el tema de la
expiacion sustitutoria penal de Cristo, el alcance de esa obra expiatoria
(Tema XIV.Q14), asi como la doctrina de la perseverancia de la fe (Tema
XV.Q16).

Ademas, al abogar por las doctrinas de Dort contra los objetores
remonstrantes, Turretino también se opuso a algunos en el campo
reformado (a quienes consideraba “nuestros hombres”), principalmente
los amiraldianos—el nombre derivado de Amyraldus, el nombre
latinizado de Moise Amyraut (1596-1664). Aqui observamos que el
amiraldianismo, el coccelanismo y el cartesianismo forman tres
principales aberraciones que surgieron entre los reformados en el siglo
XVII. El programa filosoéfico de René Descartes (1596—1650), con su
método subjetivista, se debati6 intensamente en los Paises Bajos y mas alla.
Sin embargo, el pensamiento de Descartes no impact6 inmediatamente a
Turretino y su trabajo en Ginebra, por lo que no aborda este movimiento.
Mientras tanto, solo con moderacién aborda la controversia con los
amiraldianos y cocceianos. Turretino disputa las opiniones de Cocceius,
particularmente en relacién con la funcién de Cristo como fiador en
relacién con los creyentes del Antiguo Testamento (Tema XII.Qs9-10)
(ver Klauber 2014: 169-96; Dennison 1997b: 643—6; Schaaf 1983:1.478—
89; Kiezer 1900; de Bude 1871).

Los amiraldianos, sin embargo, eran la principal preocupacion de
Turretino. El te6logo escocés John Cameron (c. 1579-1625), que estudio
en la Academia de Saumur en Francia, fue el primero en dar expresion a
esta teologia reformada (no estandar). Sin embargo, fue Amyraut quien
resulté ser su principal defensor y el mas capaz. Entre las doctrinas
distintivas del amiraldianismo se incluian la redencion universal hipotética
y la imputacién mediata del pecado de Adan, esta tltima defendida por

Josué de la Place (Placaus) (c. 1596-71665). La primera de estas doctrinas

16



sostenia que, si bien Dios decretd que la muerte sacrificial de Cristo debia
lograr la salvaciéon para todas las personas (por lo tanto, un universalismo
hipotético), también decret6 elegir solo a algunos para ser los receptores
de la salvacion, es decir, los receptores en el camino del llamado eficaz del
Espiritu Santo a través del Evangelio. Aquellos simpatizantes con las
opiniones amiraldianas incluian a algunos de los colegas teoldgicos de
Turretino en la Academia. Sin embargo, las iglesias reformadas suizas
rechazaron explicitamente estas y otras doctrinas de Saumur en la Formula
Consensus Helvetica (1675) (ver especialmente los canones VI, X, XVI,
XXYV). Junto con Lucas Gernler (d. 1675) de Basilea, Turretino asistié a
J. H. Heidegger, quien compuso la Formula Consensus Helvetica (1675), que
llevaba el titulo “Forma de Acuerdo de las Iglesias Reformadas Suizas
respecto a la Doctrina de la Gracia Universal, las Doctrinas Conexas y
Algunos Otros Puntos” (ver Klauber 1990; 2013: 699-710; Dennison,
1997b: 643-5 para un analisis de esta controversia). Por su parte,
Turretino refuta las ensenanzas amiraldianas, por ejemplo, en los Temas
IV.Q17,IX.Q9.4-6, XI1.Q12 y XIV.Q14.6.

En tercer lugar, Turretino, como tedlogo escolastico reformado,
también era un tedlogo federal (ver Beach 2007). Esa designacion es
justificada no porque escribié un libro como la Summa Doctrine de Foedere et
Testamento Der (1648) de Cocceius (ver lista de referencias), ni porque
exploré la historia de la redencién de manera similar a Cocceius o con la
minuciosidad evidente en el Mysterium & medulla Bibliorum (1657) de
Francis Roberts (libro II, 19-190; libro III, 191-1227; libro IV, 1229-
1721) o en el De OEconomia Foederum Dei cum Hominibus, Libri Quatuor (1677)
de Herman Witsius (ver 1822, libros I, II, III.1-3 y IV). Mas bien,
Turretino justifica esa designaciéon en la medida en que desarrolld su
teologia en el camino del doble pacto—es decir, el pacto de la naturaleza
y el pacto de la gracia, este tltimo basado en el pacto intra-trinitario de la
redencion o pactum salutis (ver Temas VIIL.Qs3-6; XII.Qs1-12). Para

Turretino, el pacto de la gracia, siendo Cristo la sustancia de la promesa,

17



incluia todas las bendiciones de la salvacion (ver Tema XI1.Q)2.18-25).
En consecuencia, toda exposicion teologica que detalle esa obra redentora
esta realmente exponiendo caracteristicas y dimensiones de ese pacto del
Evangelio.

Asi, todo lo que sigue después de la Caida y la promesa inicial del
pacto de gracia, incluida la promesa del mediador venidero, su persona y
obra, las operaciones soteriologicas del Espiritu Santo, que a su vez dan
lugar a la reunion y llamado de la iglesia, el significado y funciéon de los
sacramentos, asi como la doctrina de las uUltimas cosas, todas estas
bendiciones no son mas que expresiones de la obra misericordiosa de Dios
segin las promesas del pacto de gracia, que también cumplen las
demandas del pacto de obras. En otras palabras, la teologia federal esta
entretejida en toda la estructura de la obra de Turretino y se presupone
incluso cuando no se menciona especificamente. En ese sentido, hay que
decir que la erudicion previa a la actual sobre el escolasticismo, que
enfrentaba la teologia escolastica reformada en contra la teologia federal
reformada, no puede sostenerse y se ha demostrado que es errénea (ver
Muller 2003a: 63—102; van Asselt 2011: 11-25).

En realidad, los te6logos escolasticos, incluido Turretino, escribieron
en varios géneros, algunos de los cuales tienen pocas o ninguna marca del
método escolastico. Ademas, incluso el tedlogo federal mas reconocido e
influyente de la era de la alta ortodoxia, Johannes Cocceius (1603—69), a
quien la antigua erudiciéon a menudo llamaba el padre de la teologia
federal, escribi6 a veces utilizando el método escolastico; de hecho, su
propia obra doctrinal, Summa theologie ex Scriptura repetita (1665), comparte
las caracteristicas comunes de la teologia escolastica reformada (ver, por
ejemplo, van Asselt 2001b: 54-62; 94-105; 2001a: 227-51). Mientras
tanto, muchos escritores ortodoxos reformados, que claramente
escribieron en este modo, incluido Turretino, fueron defensores de la

teologia federal y la vieron como una definicién no solo de la historia

18



redentora sino también del contenido de todo el sistema dogmatico (ver
Beach 2007: 22-73, 316-39; Clark 2013: 403-28).

Cuarto, aunque Turretino afirma que sus Institutos no pueden
pretender ser un sistema completo de teologia, la obra lleva las marcas de
la exhaustividad a pesar de esa afirmaciéon. De hecho, a veces aborda
temas o preguntas donde los asuntos de controversia solo se tratan
indirectamente o el punto de controversia es periférico a la discusion,
como vemos, por ejemplo, en su tratamiento de los homoénimos de la
palabra “iglesia” o el atributo de “unidad” de la iglesia, o en el tratamiento
de los sentidos de ser “llamado” al ministerio (XVIIL.Q2.1-6; Q.5;
0.22.1-7). Esto solo significa que las polémicas de Turretino a menudo
contienen una buena cantidad de argumentacion teologica positiva. Su
teologia dificilmente califica como una serie de criticas bien formuladas a
los oponentes. En cambio, crea una exposicion de doctrina en la
interacciéon de refutar a los oponentes, fortificada por argumentos bien
razonados, y siempre apelando a las Escrituras como apoyo principal y a
otros autores autorizados como apoyo complementario.

Dicho esto, sigue siendo cierto que Turretino no cubre todos los
temas teologicos. Quizas lo mas conspicuo por su ausencia es la falta de
cualquier exposicion de la vida cristiana, la libertad cristiana o la oracion,
como encontramos, por ejemplo, en los Institutos de Calvino (II1.6-10, 19—
20) o en la Medulla de Johannes Markius (1686: cap. 26, 230-41). En esta
ultima obra, el autor dedica un capitulo entero a la oracion, el ayuno, la
limosna, los votos, etc., lo cual no es atipico para las obras teologicas
reformadas de esa época. Aunque Turretino toca algunos de estos temas
al exponer los Diez Mandamientos, ninguno de ellos recibe un
tratamiento completo. Incluso con algunos temas ausentes en la discusion,
la obra de Turretino, a pesar de su declaracién en contrario, sigue siendo
un sistema de teologia bastante completo y preciso.

Quinto, y finalmente, en el amplio contexto de la teologia escolastica

que surgio6 tanto en el continente como en las Islas Britanicas, aunque los

19



Institutos de Turretino ciertamente no se caracterizan por la innovacion,
tampoco pueden ser descartados como mecanicos o simplemente
repetitivos. Sin duda, trabajé deliberadamente en el papel de codificador
de la ortodoxia reformada y escribi6 como defensor del consenso
reformado. Al hacerlo, busco llevar a los pensadores reformados a un
acuerdo entre ellos, donde fuera posible. Como tal, su obra no era
visionaria ni marcaba tendencias; por lo tanto, no es sorprendente que sus
Institutos presenten la ensehanza reformada en un formato bastante
estandar, de modo que, a pesar de su orientaciéon elénctica, la secuencia
de temas y su contenido son familiares.

Turretino escribe con claridad y agudeza sobre cada tema; y aunque
su teologia no es distintiva en cuanto al contenido, su inclinaciéon a
centrarse en cuestiones controvertidas con erudicion y perspicacia le da a
su obra teologica un valor perdurable. Dada la forma elénctica de la
exposicion teologica de Turretino, sus Institutos fueron y siguen siendo un
pinadculo de logro en el desarrollo del escolasticismo reformado en
Ginebra y en toda Europa; y siguen siendo un excelente ejemplo de las
obras dogmaticas reformadas. Siguiendo el formato de instrucciéon de
questiones, los Institutos de Turretino todavia exhiben su funcién bien
disenada como un libro de texto de teologia; y sus lectores, al dominar su
vocabulario y método escolasticos, se dan cuenta de que es una
herramienta pedagogica efectiva. Turretino no se inclinaba por opiniones
extremas, ni se desvi6 de la ortodoxia reformada; estableci6 el punto de
referencia de esa ortodoxia, incluso mientras sigue siendo su abanderado.
Sus Institutos perduraran como una obra de interés para los estudiosos de
la era moderna temprana y la historia de la doctrina. En su traduccién al
inglés, los Institutos de Turretino también continuaran ocupando un lugar

altamente influyente entre las obras dogmaticas de la teologia reformada.

20



7. Los *Institutio* en Traduccién al Inglés

A diferencia de los Institutos de Calvino, la obra de Turretino no creci6é con
el tiempo, ni vio maltiples ediciones en latin y francés. En su lugar, publico
su obra cerca del final de su carrera y, como resultd, cerca del final de su
vida. Sin embargo, su obra en tres volimenes disfrutd6 de maltiples
publicaciones y se reimprimié numerosas veces en varias ediciones. La
primera edicién en inglés de los Institutio aparecidé como Institutes of Elenctic
Theology en 1992, 1994 y 1996 por P&R Publishing Co., de Phillipsburg,
Nueva Jersey. James T. Dennison, Jr. edit6 habilmente esta obra,
poniendo la traducciéon de George Musgrave Giger en una forma
publicada. En la edicién en inglés, Dennison también incluyé un
“Diccionario Biografico”, una fuente valiosa para los estudiosos, asi como
varios indices: Nombres Propios, Temas, Escritura y Apécrifos, Palabras
Significativas en Hebreo y Griego; y un indice muy uatil de Obras Citadas
(por Turretino).

Los origenes de la traduccién se remontan al siglo XIX, cuando
Charles Hodge, el renombrado profesor del Seminario Teologico de
Princeton, pidi6 a su colega, el Dr. Giger, profesor de clasicos en el College
of New Jersey (Universidad de Princeton), que tradujera esta obra. Se
produjo una copia manuscrita que se mantuvo a disposiciéon de los
estudiantes. Esta traducciéon se basé en la edicion de 1847 de
Edimburgo/Nueva York de la obra de Turretino (ver Dennison 1997a:
677-9). La traduccion de Giger, con la edicion de Dennison, sigue siendo
la tnica traduccion completa al inglés de los Institutos de Turretino,
aunque esta traduccion carece de la Epistola dedicatoria y la Prefatio ad
lectorem del volumen 2 y la Ad lectorem del volumen 3.

Otras partes de los Institutos de Turretino han sido publicadas en
inglés antes del trabajo de Dennison. En 1817, James R. Willson tradujo
y publicé las Preguntas 10-14 del Tema XIV sobre “el Oficio Mediador

de Cristo”, que era un capitulo en una obra mas grande (Willson 1817).

21



Estos materiales fueron publicados mas tarde bajo el titulo The Atonement of
Christ en 1859 (Willson 1978). Ademas, en 1965 John W. Beardslee III
tradujo y edit6 el locus III sobre la predestinacion divina para su inclusion
en su libro Reformed Dogmatics, que contenia materiales traducidos de otros
tedlogos reformados del siglo XVII (Beardslee 1977). Beardslee también
tradujo y edit6 posteriormente el locus II sobre la doctrina de las escrituras
(Beardslee 1981).

22



